## ベルリン 異郷 への解体 ベンヤミンの主題による三つの変奏

山口裕之

ある。 以上のものを、 的方便としての都市、 なものとなりうるのだ。 曖昧な(二義的な)光を投げかける。 を上から照らすガス灯は、この二重の層をもつ地面のうえに てゆくと、 セル」の私的な過去にとどまらぬがゆえに、いっそう呪縛的 0 ミューズの女神は、 過去へと下ってゆく。 そこに彼の足は驚くべき共鳴を喚び起こす。 都市自身の歴史以上のものを呼び起こすので 母たちのもとではないとしても、 それは、 その過去は、作者自身「フランツ・ヘッ 彼が街のアスファルトを渡って歩い 散歩者の幼年時代や青春時代 孤独な散歩者の記憶術 ひとつ 舗道

の寓居、 装飾タイルの触感と引き換えにくれてやる。1 か な物乞いなど、 者にとっては、 れは、 大な記念物、 生誕の地、 ただひとつの敷居を探り出す嗅覚や、 よろこんで旅行客にまかせてしまう。芸術家 一種の物乞いにほかならない。 戦慄すべき歴史の数々 王侯の私邸などについての知識のすべてを それらは真の遊歩 ただひとつの 遊歩者はそん

## 伯林 大都会交響楽

1

思われる。 ムによって要求されるような)テクストの短さという外的条件 しかし、こういった「小さな形式」2 ルを意識することなしに成り立つということは考えられない。 やベンヤミンのテクストも、もちろんジャーナリズムのスタイ として浮かび上がる。 れると同時に、 たフランツ・ヘッセルの『ベルリン散歩』(一九二九年)やベ ベルリンを描く数多くの短文だけでなく、 カウアーやヨーゼフ・ロートが新聞に掲載するために書いた、 0 あたかもひとつのジャンルを形成しているかのごとく、 ストの内的な、 によって生み出されたものというよりは、 に切り取られ、 ンヤミンの『一 (一九三四年) にしても、 同質性をもって存在していた。 九二〇年代には、 それは、 一方通行路』(一九二六年)、『ベルリンの幼年時代』 より根本的な特徴の次元に関わっているように それらの断片が構成するある全体的なイメージ 都市の姿はそれら個々の断片のうちに映し出さ 些細なもの、 書籍として独立した形態をもつヘッセル 都市ベルリンについて語るテクストが ベルリンはいわば小さな断片のうち 例えばジークフリート・クラ 取るに足らないものへのまな は、 書籍として刊行され むしろこれらのテク 単に (ジャーナリズ ある種

ている ざしである。 「散歩」と題されたロートのエッセイは、このことがきわめて 遊歩者は何に目を向け、 に描かれている端的な例の一つである。 「遊歩 (Flanieren)」 このことはもちろん、これらの書物が描こうとし それをどのように捉えているのか。 のもっとも基本的な特徴 でもある。

胆

ために、 れ、 ステンダム全体よりももっと力強く、 の物乞い なく、反対に、 そこには被造物の完全性が現れているのだと予感するの いる。そして―― 人たちが目的をもって歩くその雑踏の混乱をじっと見 である。 いうことを知りもしない。 るに足らないような目立たない表情である。 頭の馬がそうである。この馬は辻馬車の前に繋ぎ止 (々の注意をひきつけてしまう。 なブリキのラッパを持った老人である。その男はひとり 私が見ているのは、 馬というものはもともと馬車なしで生まれ カラスムギがいっぱいに詰まった袋を覗き込んでい いブリキでできた小さなトランペットは、 が見てい その子は、ひとりごとをつぶやいて遊びながら、 なのだが、このトランペットの音が聞こえないが また、 1 男の るのは、 イの手の動きは、 大人になりたいと憧れている。 醸し出 無益であることへの衝動に満たされ カフェテラスで一 クアフュルステンダムにいる薄 街路や日常が見せる顔のなかの、 す悲壮感はこのラッパの所 街路脇にいるひとりの子供がそう このカフェテラスにいるあ 時折、 匹の蠅を叩こうとして 効果に満ちていると このラッパ、  $\equiv$ てきたのだと 首を下に クアフュル 有者に 元つめて 7 一めら つま つペ では 大 る 取 傾

1

内容に満ちて らゆる客の運 する。 命 41 る。 をひっくるめたものよりも、 蠅 はまんまと逃げおおせ、 もっと豊 ボー イ か は な

テル、 く拾いをする男、 に飛び越えたことになる」。 んなパトスも空滑りし、 け離れたものであり、 歩者ロートにとっては、「世界史のなかの偉大な悲劇」などか けていたが、今は動いていない「子供用のボール」である。 た路上で見つけたご婦人用の「爪やすり」、 の「手の動き」や、 物乞いの「トランペット」であり、カフェテラスにいるボー ファス広告塔、 の落とした爪やすりで自分の爪を研ぎ始めた物乞いの傷痍軍 える背後の世界を描き出すものとして捉えられている。ご婦人 のではなく、 ス、白い服に身を包んだボーイ、青い服の守衛、 が目にする「微視的な出来事」は単に些 「私が見てい エレベーターボーイ、黒人等々、さらにはもっと細 そのようにして、「象徴的に何千もの社会的階層を一気 にいる馬、 むしろそういった事物を通じてこれらの現象を支 るのは」、 色とりどりのご婦人たちが集まるカフェテラ シガーをくわえた太った紳士、 子供、 物乞いをする傷痍軍人がたまたま座って 逆に「微視的な出来事を目にしては、ど やるかたなくさめてしまう」。 4 クアフュルステンダムあるい 警官、 窓枠 の中におさまる少女、 一細なものにとどまる また、犬が追いか あるいはリト 新聞売り、 はその 遊 

らを捉える遊歩者の視線をもちながらも、 )概念的な区分によって都市の姿を捉えようとしている。 トと同じように普通 は 目 [を向 けら ń クラカウアーはもう な 所い 細 なことが

る。 た方向 が が一緒に見ら としない 存在しているような構成体ではなく、 コンコルド広場 た都市像 17 n なさ てい らの場所は、 [的な効果を与える場所などのうちに実現 った意思 わ そうい 前 が 何ら る。 0 れるということなくできあ 者は芸術 わ は、 関 偶然の産物 n かの それに対して後者は、 った都市像が生まれ とつ 心から生じているような場所であ はさまざまな広場や眺 は れ、それらのさまざまな要素がまったく異 例えばパリ広場[ブランデンブル Qベーデカー旅行案内書では一 は 関心の対象となったことはこれまでまっ のように、ある統 的 とつ な意思に端を発するものであ ある特定の意図なしに生じる都 類 である。 は 0 都 市 識 像 建物 的 を ている。 がるもの X に あらかじめ 0 一的な建築思想によって 形 別 石の 成 L 何らかの このような都 され て考える 群 塊 である。 と街 され 0 た都 般 n 何 建 グ門 説 ばどこであ 5 築 路 る に 7 77 明 か星 物 市 市 0 そういっ を必 の計 印 や遠近 像 道 前 る。 像 こう であ なっ がつ であ 市 並 や が た 像 要 画 2 で

アー から目 み されたものである) では、 (これも先に引用され が ル 連 住 にするべ リン なる場 に  $\lambda$ よるもの で 0) 風 所もある。 ルリンの街並み たシ 景 」と題されたこのクラカウア などではなく ヤ たロ ル ロッテン この前置きに続い 1 その周辺の トの が描 エッセイと同 ブ むしろ無作為に発展 写され ル 街並みは決 ク 付 て、 てい 近 る。 1 は 彼 L が自 列 7 新 0 車 クラカウ 聞 工 してで に ツ 引込 の窓 寄稿 セイ 的

> 解体し、 ざし る。 風景 よう ようとするこの語り口は、ベンヤミンのテクストを読んでい きたこの風景のうちに、ベルリンのさまざまな対立要素、 けではな ロートは、ベンヤミンのような歴史哲学を背後に擁 か 11 かのように軽く思い浮かべられた像を解読することと結 となく現れ出ている。都市の姿を捉えるということは、 とによって、 意図的に距離をとる姿勢は、 きたような ている。」 のような錯覚さえ一瞬生じさせる。 な、 の表面的な現 遊歩者に共通して見られる、 なベルリンの オープンさ、 それによって本来の都市像を浮かび上がらせようとす 気取らないベルリンの姿である。 いにせよ、 景観をもって ~" 夢の中の像と現実の都市の像をパ ルリンの真の姿が浮かび上がる。「こういっ 雑居性、そして輝きが、 れの一つである。 普段 微細な事物への視線によっ 0 41 街 る。 こういった遊歩者の都市 並 みの細かな事 クラカウアー 旅行ガイド的な視点に対して クラカウアー 特に何 ひとりでに発生 物 てい とっ に 目を向 ラレルに捉え かを目論 わば都 ても、 Ü ある ているわ 、のまな 夢の 苛酷 して るこ 市 17 び は る つ

品 を読 成要素は、 散歩』では、 ヤミンが「遊歩者の回帰」と位置づけた 遊歩者のまなざしに共通する特徴といえるかもし 細な事物 17 つ たもの む行為である。 ショー とともに、新たな都市像の構 のそれぞれが ウィ 「文字」に喩えら は、 テクストとしての都市 等しく ンド ゥ、 街をこの 権利をもった単なる文字となり 「像」の性格をもっているということも、 カフェテラス、 ように ている。 のうちに ||成要 むとき、 ~ ッ 鉄道、 遊歩とは、 素とし あるそ セ 自 ル て描 々 0 れ 動 れぞれ ない。 車 0 種 ベルリン 顔 か これ の街路 樹 や陳 れ 木と の構 る微

だひとつの敷居」、「ただひとつの装飾タイル」を「現実」 意味連関によって、 都市の中で断片・破片として存在するアレゴリー な性格を持つも えずひとつの意味をもつものとして存在しているという本来 ページを生み出していく。」 ヤミンにとって遊歩とは、 市はそのようにして「二重の層」をもつものとして映る。 るこの世界とは別の次元の世界、この現象の世界を根底 として取り上げつつも、その構成によって織り成される新たな は ているある理念的な世界が想定されている。遊歩者の眼に、 のはずである。 性格からして、 集まって、 世界を読み解く行為である。 中で見つけ出し、それによってこの世界においてもうひと その つねに新たに書き換えられ Ŏ, ベンヤミンが都市につい われわれが「現実」のものとして生きてい さらにいえばアレゴリー 表音的なアルファベットではなく、 ―ベンヤミンの思考に沿って述べるならば 7 いわば地下の都市への入り口、「た それらの構成要素自体がとりあ てい て語る場合、 的な性格をもつも 的事物を素材 の言葉、 現実の 表意的 で支え の都 ベン 文

はいえ、 現実を機敏にそして客観的に切り取る敏捷性 受けているジガ・ヴェルトフの ようなテンポではなく、 う言葉で連想されるような、 一九二七年) ヴァルター・ルットマン監督による『 ときにきわめ の特質は、 大都市べ でカメラがとる視線は、 ルリンのごく日常的で些 てリズミックな編集によって構成してゆくこ ルリンを語る二〇年代の文学テクストがも むしろ、 どちらかといえば緩慢で浸透する 「映画眼」の視線がもつような、ルットマンがおそらく影響を 遊歩者のまなざしとい 細 な情景を断 を備 えている。 片化し ح

れる。。の基本的な特徴と多くの部分で呼応しあっているように思わ

彩な局面を描き出し、 1 画 0 じて捉えられるある何ものかというよりも、 されていることである。 範 アップすることによって、 てさえかなり極端な例だが、いずれにせよルットマンは、 そのものではなく、すでに顕在化されたアレゴリーの意味 あるはずの リンスタンド」、「朝食室」といった街路の形 を提示しようとするものである。 しにとってはい ンそのものといえるだろう。 いような対象へと視線を向け、 ンのさまざまな場所、 ヤミンのように都市をアレゴリー的にとらえるわけではない。 合体によって形成されたものである。これはベンヤミンにお 行路』を通る読者が体験する表象は、記号としてのアレゴリー のものとしての意味をほとんど失い、 一囲を越えたベルリン像の全体を描き出す、 ットマンのコンセプトははるかに素朴である。 によって描かれる文学テクストの志向や方法と大きく重 につながるものをもつかどうかは別とし が捉え得ていたような真のべ 方通 直接にベンヤミンのアレゴリー 行路』 ものがテクストとなって前景化してい わば では、 「異郷」 とりわけ通常は特に注意を払うこともな さまざまな時間、 ここで描き出されるのはベルリンを通 各 断片の見出 一般の人間が経験する限られた生活 /異境」とも映るようなベルリン像 しかしそれは、 断片を構成し、ときにクロー その意味で、 ル リン像、 的 しとして登場す 本来は隠され さまざまな社会層 歴史哲学的 て、 それがここで意図 現実の都市ベル 遊歩者のまなざし 象たちは 少なくとも遊 ルットマンの映 般の 大都市ベルリ る。『一方通 人のまなざ た意味 コンセプ 事物そ 「ガ ベン の多 の集 ヹ 1) ~

つ 7 17

は、 そのものというよりも、 うに意図 や、 想的方向 理 持 う るように け によって破壊され、 能 重 意味を持 可 せよ必ずしも重要なことではな れらの文学・ わ 一要なの ちに を獲 Ź 性である。 れの視点からすればベンヤミンの理 能性の時 都市に対 は 親近性をもつヴァルター つ ベンヤミンにとって映画における「モンター 7 とりわけそこでの「モンター 歩者たちの文学テクス 評の 対 中 は、 性 断、 ` L つものであるにせよ、 する 象 領域における て製作しているわけではない。 代の芸術作品」として素朴な期待を抱 !を要素としてもつかどうかということ するまなざしと関連 在 を なぜなら、素材の置 素材がそのうちに位置 映 構 組 するア 新 もともとあっ わ 画テクスト 成 み込むことによっ 劇 れわれが生きているこの現 原理 聞 ヤ 新たな連 0 ミンの レ ある 0 ゴ 源 むしろそれらの素材がもつ潜在 リ 編集方法と機能 「引用」、ブレヒトの叙 がそれ自体としてベンヤミン的  $\downarrow$ 1 7 77 た連 関 ル う「モン は思考 的 明 へと生まれ かれるもともとの 実際の製作者は必ずしもそのよ 61 そしてこれ づけて考えようとするとき ットマンの 形象を見出し、 関 ジュ」 確 て別の次元に で断ち ベンヤミンが に 一づけられている現実 0 示され ター 原理とい 論 の技 変わる り切り、 的に同一 ベンヤミンにとって 的コンセプトとして 映 らの文学テクストと ジュ」 象の世 たア 法にしても、 画 き、 ジュ」 )連関は、 それ う性 0 事的 お レ 新 技 っだから。 視され 0 界の たな連 ~" ( J ゴ ていた映画 7 演劇 5 1) 思 格 術 ンヤミン 11 引引 を強く 八の志向 想 ず 中 0 的 的 Ď 関の 概念 われ てい にお 的 な可 複 断 で 的 n 10 用 思 原 製 7)

> とと、 界から ジュ」 よって規定される社会・とと て、 物論と結 なった。 ね合わされ 思考のあり方 理 成 念 弁証法的唯: 資本主義の呪縛圏にとらわれた世界を弁証は において わばアレゴリー することに  $\mathcal{O}$ 根 つまりここでは、 びつくことによって生まれ 世 源」 ている。 界に は、 の世 お 物論 よっ 11 が、 界 『ドイツ悲劇 て本 へと現 的 の歴史哲学という両極 三〇年 文化 思考の 来 罪の 理的 象を新たな次 ・芸術へと「救済」 念 に 連関 実践 -代になって顕 有 0 0 世 根 たもの にとらわれたわ 的方法としての 界 7 源』 を 11 新 た での神学的な歴史哲 元で である。 たな次 が 在 的に 同居することと 造 することが 救済」 性 法 それによっ 弁証 元で 的 れ 「モンター わ 唯 す 物 n づ 法 るこ き出 論 0 的 41 世 唯 重 7

す

再が

なる。 アの 転換 りして一 換であることをもちろん忘れ 思考の目指しているものが、 アであっ か 的 それとともに、 外は、 , 5 |術的特質とする映画 拡大を宣言する言葉となっ な著作で提起 画 一方通行路』では 像的断片の 書物世界のパラダ ンヤミンにとって、 『ドイツ悲 した、 )再構成 概 は、 念 劇 何 イムの終焉と、 るわけには によるモ まさに • 文字によって世 をお 0 てさらに押 モンター マクルーハンをはる 根 源』 その 77 ザ ても思考のパラダ 意味 に Ź ジ 7 おけ かな ユ L ク像という思考への 進めら 新たな画 で るア |界を記述する思 0 編 新しい 集 レ れ を本質 ることに かに先取 ゴ 像 1 メディ メディ 1) の挑  $\Delta$ 1 転 的

考 戦

均質 できるだけ 胦 な現 理論 実・ 更に 、隠蔽する 物語の自然な叙述の お け るモ 「透明 ンタ 性 ために、 ユ 0 要請 編 (とりわ 0  $\exists$ 概 ット け 0 アンド 不連 続 続性 的 で

たのは、 ジュさ 業場の 働 5 送作業) だけは肯定的に語られている。「数秒の断片的 番目の州』(一九二六年)のレビューという性 そのもの ジュは明ら 極 が 映像が次々に入れ替 r 的な映像の扱いに言及している場合でも、 スをしている脚の細部、 の欠点が前面に押し出されているのだが、冒頭の編集について コンセプトをつねに感じさせる。 ザン) o の くプロ 映画芸術の現状』(一九二七年)では、 携わるわけではないベンヤミンのモンター のうちにとらえるとす 提起するような 個 映像 仮にヴェ れ 々の些細な場面 ていかないことにベンヤミンは不満を漏 と資本階級の享楽の場(バー、ラウンジ、飲像(回転に合わせて動くピストン、収穫す ٤ を提 ているのである。」16 } す 0 77 レタリアの映 位置 うの映 表象ということになるだろう。こうい 断された世界の断片像の衝突によって形 ぎない)を取り出し、 かに後者の側 新 示したとしても、 を占めているといえるだろう。 たな意味 ルトフがこの 画のうちに見て取るコンセプトは、 「わる。 像のあいだに入り込むようにモ (それらはおおむね、 ヘア・スタイルやネックレ にあるばかりでなく、 的 0 創造 社交界をあつかった近 な意味創出) ば 映画でベンヤミン 、15 ベンヤミンの ベンヤミンがそこに期 当 (とりわけエ ヴェルトフの それらが絶えず汗水垂ら |然のことなが 0) 全体とし ため 思考モデルとし -ジュ概 愛撫する手やダン イ の期 ショットで、 格 詇 、穫する苦力、 実際の 考えるモンター まさに の手段と ゼンシュ らし をもつ『ロシ 画 つ 年 た映像 成さ スをつけた クラブ) 念は ベ 待に沿うよ てこの映画 『世界の六 の映画 1後者 7 もちろん ンヤミン 胦 いるの ンター テイン れ L 画 る世 てい · う 両 して ての 製作 具体 0 作 0 輸 か 極

> ル ット ンヤミン自身に由 を重ね 7 てみよう。 0 来するものであ 大都会交響楽』 る。 同じように、 ベンヤミンのコン ここでは セ

0

る。 ンの た瓦 てきて、 都市の街路、 ちに約束してくれることになる。 もろの必然性をよりいっそう理解させてくれ、 特性として指摘していることのいくつかは、 あげたヴェルトフの することが可能となったという でのベンヤミンの指摘は、 てしまった。 を絶望的に閉じ込め な規模の、 ンズの独創的な使用によって卑近 アップし、私たちになじみの ンテクストにおいて映画 ような政治的 ル 「映画 そうすることで一面では私たちの生活を支配しているもろ 映 ット モー のあいだで、 一画について述べられた言葉であるかのようにさえ見え ベンヤミンが この マン 分析に比されるような は、 これまで予想もしなかった自由な活動の空間 シ 牢獄 ョンなどによってわれわれの知 その結果私たちは オフィスや家具つきの部屋 0 周囲の世界にあるいろいろなものをクロ 『伯林 方向性を明確に の世界を十分の一秒のダイナマイトで爆破 悠々と冒険旅 映 ているように思われた。 画 『複製技術時代の芸術作品 と同 (とりわけモンタージュ)の 眏 大都会交響楽』 一画におけるクローズ・アップやス 小道具の隠れた細部を強調 じような情景 いまや、 示 私たちの知っ 視覚におけ 行を行うのである。 な生活環境を徹底的 してい 映 画 その遠くまで飛び散っ の技 るわ 駅や工場は、 は、 を 術的 る無 そこに映 あたかもルット 覚のあり方が深化 描きながらも、 ている酒場や大 他 けでは 意識 ご の 材的 指摘としては 0) 面では広大 ∟° 18 本質的 )政治: 画がやっ に な を認 に調 私たち い。も、 17 そ を私た は 1 的 先 査 7 な に

世界、 的に 学的な歴史哲学にとって、 同じようにあてはまる。 もつ弁証法的唯 る。 域だからである。 しあたり資本主義の下で搾取されている人間 ける場合にも、 わ ショット 反することによって時間の流れの中で事物が れているようでもある。 ンにとってそのような罪の圏域なのである。 政作され めてベンヤミン的な思考の 閉 われわれにとってなじみの事物の細部にまでまなざしを向 的 そしてそこからの じ込めているよう」なものと捉えている。 な に当てはまるようにも思われるここでの まさに たヴェルト 19 ベンヤミンはそれらの事物を、 物論のコンテクストからすれ 文 ル 脈 神の世界 ツ にお フの 1 マン というのも、ここに重 しかし、この言葉は資 「救済」 7 資本主義の社会はそれ自体が罪 てとりあえず理 (あるいは カメラをもった男』)の 0) あり方が随る 映 画 を待ち望む (ある 「根源」 所に埋 解することが は 滅 冊 0 の視点 昇 びる「歴 「私たちを絶望 ね合わされ 本家に対しても その二 は、 この言葉はさ 8 表現には 世 複製技術 込ま د ر ک ベンヤミ から語ら から離 つかの n 年 更 できる た神 0 論 7 後 0) 巻 き 61  $\mathcal{O}$ 

ナマイ よるファー るスロ ンテクスト まさにその意味での ベンヤミンにとっては、 ト」である。ここでこの言葉が意味する高 す 映 ド スト 画 でベン モ 7 イ ] は 事 るの ションにせよ、 モー 物の認識を破壊する。このことは ヤミンが Zeitlupe ショ 牢 は異 獄の世界」からの開放をもたらすの なる 折に触れ にせよ、 映画における (時間のルーペ) ある 時 間 0 て言及する低 いは歴史哲学的 われ 流 れを提 わ 「十分の一 れの感覚 0 表現 亦 速 速 度 一高 秒 が 度 思 撮 性 撮 考 速 0 ダイ によ 影 お 0 61 に コ

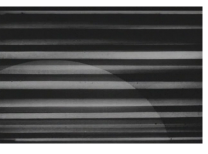
> ている。 う空間 る空間が な意味 よっ とって、 つまり、 レゴリーはこの歴史・現象の きりと示しているように、 れている。 ンに特有 の可能性は、とりわけ「廃墟」というアレゴリー す 通常 ては ように、 性 的形象としてのアレゴリー での知覚の 罪の圏域としての 0 0 ( \ のうちに組み込まれた「自然史 (Naturgeschichte)」 しかしそれと同時に、ここに見ら 時間の流れのなかに存在しつつも、 「時間は 識さ わば時間が凝固して空間的存在となった様態をとっ まさに れえない細部を認識するとい 性の空間 転換 間 のコンテクストにおい を拡 化 「滅 われわれ 大することによって通常 世界のうちに存在するも び」という時間 20 0 のうちに . О 思考である。 歴 更 胚 胎さ う、 れるのはベンヤミ てひとまず語 歴史が自然とい の世 的 経過を内包す ベンヤミンに メディア論 的 n 一界からの 形 ている。 ル象がは 0 のとし ア つ

済

究極 ンも、 メー ちに 十六コマで撮影され することによって、 あるだろう。  $\Delta$ ル 61 は、 ムその ベンヤミンがしば 駅や工 体 一的には事 ジを生み出す。 これに対置される時間 「十分の一 :現さ もののありように即して考えるならば、 場 れるような極 物の停止というイ 酒場や大都市の街路、 ع درا 秒のダイナマイト」という言葉をもっとフィ った、 また、高速度撮影によるスロ 究極的 た当時 しば言 秒 8 0 都市の中 0 には時間 及する低速度撮影 て長 世 間 映 界とな の操作を行うもの 公画にあっ メー 61 ス -でアレ ジにつながっ 性がほとんど捨象され つ パ オフィ て停 く 0 ゴ 止 ス それぞれ 時 1) は、 間 ーとして存在 や家具つき L てい であ 7 • を そ ゆく。 廃 モー 挙に 墟 0 れ り フレ は ながら、 凝 あ たイ 0 0) シ で 1 秒 る  $\exists$ う

ジュにおいて技術的な可能性を与えられたベンヤミンのアレ 特質についてふれたものというよりも、むしろ映 集という今から見れば自明のこととも思われる映画 断されたものであり、その諸部分は、 のであるのに対し、 文脈にお ゴリー的思考のありかたを言い表している。 したがって集められる。」᠈᠈この言葉は単に、 り出す像を対比している。「画家によるイメージが全体的なも 術的複製可能性の時代における芸術作品」としての「映画」を、 としてイメー る形象たちは、 十九世紀的な美学の観念を代表する「絵画」と対置して論じる 41 て、ベンヤミンは次のように画家とカメラマンの作 ジの構成のうちに読み込まれることになる。 (きわめて歴史哲学なコノーテーションを伴う) 時間が凝固した映像となって歴史の流れから破 カメラマンによるイメージはばらばらに寸 のちにある新しい 断片的 画 のモンター 0 映 技術的 法則に 像 0 編

ように うある種物語的な要素も枠組みとして残している。 までのべ メンタリーとして、 み出すイメージと比較して考えるならば、よりはっきりとする た伝統的 しかしながら同時に、 はさらに、この映画がもつ非物語的特質にも顕著に現 ンのアレゴリー的思考を読み込んできたが、こういった可能性 これまでとりわけモンタージュに焦点を当てることによっ ルットマンの『伯林 思われる。『伯林-『ナコイ な枠組みは、 ルリンの一日を時間軸に沿った五部構成で描くとい カッツィ』の断片化された映像と音の連鎖が生 もちろんいわゆる物語的な映 例えば『コヤニスカッツィ』、 街の目覚め(早朝5時)から都会の夜 大 都会交響楽』は実験的なドキュ 大都会交響楽』のうちにベンヤミ 画 『ポワカッ (こういっ n ではない ている









る。 刻みなテンポで組み込まれた断片的なショットが、 準備される。 動し(冒頭の波の速さに対応している)、ときおり円や四角形 続き、 的 クローズ・アップされる車 の幾何学的映像を現実の映像と重ね合わせて受け取る水路を  $\mathcal{O}$ の棒が現れたところで、 が画面を流れてゆく。そして、互いに反対方向に回転する二つ 下へとゆっくりと、 続くこの映画の冒頭の映像は漣を立てる水面だが、 はひとつの非物語的な仕掛けがある。 のようでもある。 22 だろう。)さらには、 実写映像へと受け渡される。 な線や図形とイメージのなかで(場合によっては無意識 さまざまな太さで水平方向に横切るいくつもの線が上 その運動そのものによってひとつの物語を準備しているか 比較的シンプルな線や図形による幾何学的な映像が現 そして、 しかしいくぶん神経質な振動を伴いつつ移 しかし、物語的要素をも含むこの導入部に 導入部分でのベルリンへの それに続いて目にする何本もの送電線や、 マッチ・カット的に踏み切りの遮断機 輪、 後ろに流れてゆく建物などの小 観客はそれによって、 タイトルとクレジットに 列 それに引 先の幾何学 軍の到 それまで 一から





作品1』(一九二一年) 卜 やファイニン 修 ともと画 交友のあったル マンが、『光の戯 なるの を積 響きあ 導入部 み、 家として ガ は、 うこ ク 1 n ッ 1 0 ₹ لح لح

たちの メー 動し始めたときの機械のリズミックで幾何学的 にみるならば、 街路で列をなす牛の群れ と意味の重層性は、 とも可能 抽 強調される街の中の建物や事物の幾何学的なライン、 過 など初期 象的 .程そのものの表現であるかのようにも感じられる。 ジが を現実の世界における形象に求めていった、 なかたちで表現されうる。 大都会交響楽』 つさまが で本質的 重ね合わされ、 だろう。こういったパラディグマティックなイ 0 ではない。 実 画 入験的な抽象映 断片における意味・イメージの重 のパラディ 並 例えば、 な運動 列 されるといったような素朴 されうる。23 生事昜こ句かう:のような非物語的映画におい 都市の細部を断片のうちに描き出す むしろそれらの断片の構成によって生み や構造性の視覚的 グマティックな表現を支えてい さまざまな形で食事をする人々や動物 クローズ・アップされることによって 画で表現しようとした「動きのある 同じく街路を行進する軍人たちのイ 仕事場に向 表現として捉えるこ かう労働者 :な重層: 層性だけ な動きも、 その橋渡 てもっとも効 工場が稼 そのよう 性もたし の群集、 「伯林 メージ る。 が ある しの 題

> ることによって異郷 ざしにとって都市とは、 る重 層 性こそが、 /異境を現出させる場にほかならない。 作 そのようなアレ 品 0 もつ力を規定する。 ゴリー 的 遊歩者の 断片を構 のまな

## ベルリン・天使の詩

2

ている。 ことにますます強い憧れを抱くようになっていく。 き、 感覚を持った存在として生きることへの憧れを語る。 が、 ら忽然と姿を消したダミエルは、 エルにその憧れを語るが、その会話のさなか、 界を感じるすばらしさを話す。ダミエルはもう一人の天使カシ 性マリオンに惹きつけられ、 かける力をほとんど持たないまま人間と世界を観察し、 の天使が東西に分断された都市ベルリンで、 ることは、 を探してベルリンの街を歩くが、 天使だったピーター・フォークも、 に漂うのではなく、 ベ 二人は ダミエルはサー 例えば次のように要約することもできるだろう。 八間として人間の世界のうちにいる。 ルリン・ 彼らのうち一人、ダミエルは、 もちろん可能 結ばれる。 天使の詩』(一九八七年) しかし、 カス小屋で目にした曲芸ブランコ乗りの 人間 ダミエルはなんとかマリオンを探 である。 の世界の 人間となって五感で世界を感じる どこに重点を置くかにもよる サーカスは 気がつくともはや天使では 時間 ダミエルに人間となって世 の流れの中で身体的 天使として永遠のうち 0) ダミエルはマリオン 「スト 世界に対して働 すでに撤収し、 カシエルの前 1 ِ ا ا 実はかつて あ 記録し ると 女 か

**啖画全体のうち、こういった「ストーリー」に直接組み込ま** 

能こなる。24りの三分の一つ るのは、 たが、 能になる。 こそといえるかもしれない。 ように前 のうちに統合して理解されるのは、 を与えるのではないシークエンスが、実際には大部分を占めて がそうした説明を必要としないのは、 恋をし、 多くなってしまったのは、 部分である。 体の約三分の二にあたる)が大半を占めることになってしまっ まなざしで世 いる。これらのシークエンスが間接的なかたちであれ た物語の軸に直接的に組み込まれることによって物語に流れ る部 「あらすじ」では、 実際に映画を見ている人間にとって「物語」 分は、 人間となって結ばれるという「物語」 むしろダミエルが人間となり、 半部分に対して説明を与えるためであって、 時間 |界がとらえられている白黒の部分 右のあらすじで、 の部分を見ることによっておそらくはじめて可 的におそらく半分にも満 ダミエルが人間になるまで 天使のダミエルが人間 映画のとくに前半では、 むしろ映 ダミエルが人間となる終わ その部分が物語的だから 映 画の前半部分の分量が たな 像がカラーとなった 0 (時 軸に組み込む のマリオンに 間的 私が試 こういっ 動 後半部分 「物語\_ 天使の 歌き始め には全 2 た

を与えている。 設定に対 にもう一 部が神に反抗して人間たちの弁護をした。 人間 督のヴィム・ヴェンダースは、 して、 度だけチャンスを与えるべきだと申 は .を運命の手に委ねる準備を始めたとき、 に追放した。 彼らの反論に怒って、 「 神 が、 ひとつの「前史/先立つ物語 (Vorgeschichte)」 限りない失望のゆえ永久に地 即ちベルリンに。そして神は立ち去っ 彼らを当時 前 半部分にとくに関 彼らは、 世界でもっ し立て 天使たちの 球を見捨 人間たち このであ わ る

> てい れを構成原理とする『シティ・オブ・エンジェル』(『ベルリ ノクロで撮影されたこの映画の前半部分においてまさに物語 であり続けるという呪いを受けているのだ。 の天使墜落」の堕天使たちはこの都市に捕らえられている。 『ベルリン・天使の詩』において、たとえ同じベルリンとい この映画に特別の力を与えているのは った。 むしろこの映画の最も本質的なことがらに関わっている。 救済や天への帰還の希望もなく。 れ F /これは いる時 の「リメイク」とされる) 撮影に際して脚本は存在していなかったのだ 期 すべ 理解しやすいものとはなるだろう。 に に起こっ ほんのわずかでも人間に作用したり歴 て、 今日 たことである。 では 単に脚本上の問題では 第二 映画の後半、 彼ら天使たちは、 とは対照的に ――ストーリー 永遠に傍観者以 一次世 それ 粒の砂 界 大戦 カラー ですら動 物語 末 しか · の流 な 0 E

なった部分で物語が動き始めるのは、 Ļ うちに組み込まれ、 0 特有のまなざしによって、 うちに存在しているということは、 う街が映し出されるにせよ、 く(といっても、 が停止しているということなのである。 ン・天使の詩』 が停滞するかのように感じられる前半部分もひとつの かすことはできないのだ…」25こういった説明によって、 史の経過に介入したりすることもできな の何ものでもあり得ず、 前提となっている。 に世界を捉えているために、 大半 |界がときおりわ 0 ショットがわれわれ人間の生きている時間 しかし、 n わ 'n 0 モノクロ 天使と人間がそれぞれ別の 空間: 通 常の わ 的 この映 れわれはこの二つの世 の映 感 時間的 覚に刺激 像で表現される天使 画 遍在し浮遊する 物語を構成 を与えるも の流 世界の する

ちに存 るだけ 使 うことを 識 を れ L の存 は、 得 ととも な 在 か 在を考える場合に あくまでも人間 もし 映 L に お あ 7 画 ・やあ n 7 る 0 5 くそ 中 る な 67 るい 現 か で 0 実 は ۲۷ は ように 0 ほ ずれ おい 世 0 ど 界 そ ~" 使 明 て問 に 0) ル 0 は 確 側 ような認 リン せ か 時 に よ、 から天 題 間 n は ざる のう に 0 意 流 識

17

か

に

根

本

的

に

異

な

る

冊

界

で

あ

る

か

لح

11

天な天認るう流言

L そして、 ンで、 ざまなことがら なざしを向 とは悠久の時間を意味するのではなく、むしろ時間 るいは風が一吹きするたびに〈今だ!〉ということを感じたい して生きることのすばらしさを認めながらも、 M 使にとって人間 ル 0 在 で生きることへの憧れを語り始める。「一歩あ W O リン まなざし しない世界である。 ダミエ ショ つきもな 間 (今だ、 いつも〈昔からずっと〉とか ダミエルとカシエ 的 にも けるとしても、 1 が う記 捉える出 ルは自分の「報告」を途中でやめ、 ルームでお互いに 今だ!〉」といえるようになりたい。」 因果的 (そのなか 0 憶の 世界におけるような時間は存 非歴史: 天使たちは、 場 来事もあ に Ŕ に 的 本質的に 呪 に ル は 0 それぞれの出 縛されて な世界のうちに 3 冒 「報告」をする冒 報告」 頭のシー 非時間 は、 人間の 7 〈永遠に〉 空間 0) る 来事 クエ なか 的 か 〈歴史〉 ある彼ら B 的 非 るくたびに、 には ンスでダミエル 人間 で語られ 0) L というのでは 在 歴 霊的な存在と あ れ 頭 確かに 史的 近くの の世界にま 0 0 L 4 26 だに 世界 流 な 「永遠」 な存在 れが存 るさま 11 0 シ 0 あ 中 1 В

> とは 天使 ては 0 世 を描い 歴 史を生み モ ノクロ Ĥ の映 すことは 像部分の な 11 全般に関して、 0 であ る。 基

ころで、 通じて映像 界大戦 塔の る。 来事 であ それらの像が別のベルリンを描き出している。 車 工 ル の外の景色は一九四五年のベルリンにすり 歴 事は、 戦後四○年を経てもなお、 映画 る 上の天使像から飛び降りるカシエルの記憶には、 0 史 <u>の</u> 遍 中のさまざまなイメー 像 では、 始原 記憶の中に書きとめられた異界への 在 11 争の 0 的なまなざしにとっ わ 中で重ね合わされることになる。 ば天使の記憶のうちに書きとめられ から人間 歴 それらの記憶の断片がいわば天使の 更 の始まりにつ 0 誕 生、 分断されたべ ジの断片が次々と重 そして「もうひとつ別 ζ) て語る27 間 0 「歴史」における出 ル か 入口 わり、 リンの 撮影 ダミエ 立ねら たも が 新に向 イメー 凱旋  $\square$ いたると 第二次世 ルとカシ 0 れてゆ を のであ 歴 開 記念 かう ジを け



その あくまでも「人間」とし ほとんど不死 その が 類 0 ?だが) そう 0 物語を語 車 記 幼 座 に 憶 年 悠久の た な  $\mathcal{O}$ 時 方の の命を保っ つ 伝 代 ŋ 達として 伝えてき わ 7 0 極として掲げてい ば 聞 歴 歴 史を 史を ユ 11 1 て 7 た。 物 体 7 0 て(といって 卜 ピ た。 物 語 験 いることに り、 語 ア ホ を子 X そし 口 L 0 か スは 供 つ 7 7 て、 な 天 た の画



と導かれる、 美し に現れる子供 葉で語ら 0 け美しいシー 事 狀況 なか 本来 故 い記 は、 瀕 0 0 決定的 れなければならなかっ 姿とも結びつくこの 死 ヴェンダースにとっ 0 この映画 状態 時 クエンス 大切な記 な場 代 にある男がこ 一の詩となら 面 んは、 のなか で固 憶によっ 定 詩 楽想の でもとり の言葉に て美し ユ て根源 の世界 で、 1 28 } 交 ょ 眏 77 ピ

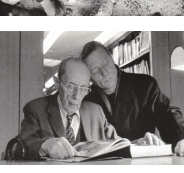
よって語られなけ ればならなかった。

がら、 うまく歌えたものはまだだれもいない。 ルとともに)現在と重ね合わせる。「しかし、 現代の図書館で、ホメロスは記憶の新たな伝達形式を手にしな 方におい 史/物語を物語る (erzählen) ことは、 戦争によって殺害された子供たちのイメージを(カシエ に誰も耳を傾けることなく、 て、 本来子供時代と結びついている。 「書物」と孤独 人々がずっと平和 その 平和の叙事詩を しかし、 原 初 に向き合う 的 もはや なあ には本 h

とんど無理だという うのでなく、 のであれ う つ を語ることはほ たい何 Ó ば める 私 があきら 平和の もう私 になる 平和な きな

いいものだと思





手を失ってしまえば、 まうだろう。 てしまうということになる。 てしまえば、 そして人 類 は 子供 類 が ŋ \_° 29 時代 手 つ を失っ たをも た ん語 7

ね合わされるベルリン――とくにポツダム スの歩く、 極とするならば、 いるのは第二次世界大戦 ユー トピアとしての ( <u>/</u> まだに実際 もう一方の極をなし 子供時代を一 に である。 廃墟」と重 ホ メロ 方 て 0

のベルリン である。 同時に、 ジは、 広場 断片である。 両極的なイメージを提示していることになる。 争の記憶 一ね合わせるように抱いている、 いわば天使が集めた、 この都市 は、 この映画 ンを描きつつ、 への入口をいたるところで保っている。 殺害された子供たちのイメー の前半部分はつまり、 は子供時代のイメージも十分に残しているの 天使 の記憶の中でベル いまだ物語とはなりえない 子供時代と戦争の記憶という 時間 ジとなって現れる戦 の それらのイメー ij 流 ンの都市像 れ しかしそれと の中で現代 歴 史の が

重

に単なる恋愛の物語ではない。ニック・ ここではじめて本来の意味での のから出 で語り続ける。 ダミエルが この世界のなかで出会う物語である。 (時間) て先にバーに腰掛けていたダミエルに、 ここで新しい始まりへと「決断」する。「今日は新 的 には全体の三分の 人間 これまで偶然のなかで生きてきたかもしれな 世 |界の時間の流れのなかに降り立ったとき| 物語が始まる。 は、 しかし、 ケイヴのコンサート会 ダミエルとマリオンが ここからの後半 それは明らか 7 リオンは

5 けれ る。 源の 断 夜 にその運 中で血 がいまや時となるのよ。」 0 は だと `新月 ど、 律 一偶然はもう終わりにしましょう。 生命 動 ڗؙؖ 決断 ! 動 が流 が を開始するまざにその瞬間 のリ 開 運 れ 始するまさにその は 命があるかどうか知らな なくなる夜よ。 あ ズムを支配する月 0) るわ。 日 ほ ど静 決断して。 31 か な夜 ダミエルと 30 瞬 間 が は 新 私た 新た 消の であ な 決 根



ル

ょ。 ことのできる巨人たちの。 マリオン自身が、 た (geschehen)」 0) ではなく、 つ ことによって始まっ 巨 物語 人たちの物語になる。 0 始する物語なのである。 物 この二人の出会い (男) 、歴史を生み出す。 全人類の歴史を体現する物語である。 لح 33 女 決断によって「時」の動きを作 0 たこの 天使が の物語より大きな物語 目に見えないけれど、 あるいは新しい始祖 映 . ک それは一人の男と一人の女の 画の 人間 「決断」 0 物語はつまり、 〈歴史〉 により、 0 はな 世 受け渡し 何 の物語に 界に降り立つ 「私たち二人 物 ŋ かが 語 ° ( 出 2起こっ それは になるの 歴 7 رب د 物語 更が ひと

## 3 ル リン・

1) 関 口 わる ン 0 相 九 六年 映 貌 を撮 、像に登場するのは から二〇〇〇年にかけて、 影し 府関係者 たドキュ メンタリ 建築主といった その大部分が、 1 激変する 映 画 『べ 「主役たち」、 新 都 ル 帯の 1) シ・バ 建 0 設に ~" そ ピ ル

> り、 なく、 会話の け、 が のでなく、数多くのパ 的 素材を集めること」を目指し、その素材が てモンタージュに対して必然的な形成の余地を与えるような 意図され 狀況、 7 発言の内容そのものによってあるテーマを提 建 . ウ を描くに 「それ自体から読み取ることができるような素材、 断 ス・ 分の持ち場で実際に働いている彼らの 築現場とそこで働く作 あるいは力関係の構図を描き出そうとしてい 片によって都市: ている。 ジー あたり、 ゲル 34 ŀ ースペクティヴを一つにまとめる」 インタビューや不自 は、 計画のおかれた社会的 著名人でカメラ慣 業 **八員たち** であ 「特定の意見を表す 然な撮影状 る。 身振りそのもの n 政治的 L 示するのでは した 督 る。 0 ) 況を避 登場人 フー 歴史 つま B

プロ しい 示す てい が挙げているのは、 61 重 をもちつつたち現れている」という特質が挙げら ド ねら べている。 そういった意図は、 , 状態 試み . る、 ジェクト この映画はそのあまりに速いテンポを緩める試みであると 名がこの 0 映 n 旧 0 画 のうちにも浸透している。 7 へと急激に移行しているということであ のベルリンにおい 映 ルリンという都市がもつ三つの特質を映像におい の示す方向性 100 全体が持つバビロン的 監督が描き出 映 画 映 画 0 0 方向性を観客に決定づけ 像ととも コンセプトと「偶然のア ベルリンの フー は、 でうとした第二の特質は、べ ~" てドイツの歴 「主役たち」 ル トゥ 建築物 音 楽に な性 35 ス・ よっ がある状態 第 ジ 格 の対 史が驚くべき重 てい である。 の特質として監 7 ナロ ゲ 明 る 話 ル ジ 確 0 の n } ٳۜ る。 から 断 そして第三 てい は に を惹きつ 片 示 ルリ され . る。 他 をも その が の新 積 層 <u>ښ</u> 7 け 7 3

されていたとさ Neubauten に音楽を依頼する以前 雰 品 0 Einstürzende Neubauten(「崩壊的) 囲気の映 音 か うつつ、 楽の 現在進み 力によるところが それととも 像との奇妙なコントラストを形 解 体 れる何に つ 廃 つある新建築の祝祭的な 墟 曲 に、 かのクラシック作 極 Einstürzende めて大き 新建 に選び出

に向けられたまなざ せ

である。 音楽に基本的に共通しているのは しをそこに重ね合わ 廃 7 言る役人 墟同 いる。 もちろんのこと、 然の 崩 Einstürzende Neubauten 八たちの 壊 ベルリンの 夕 直 ヘレスを前にして再 後 会話 のブランデンブル この映画で使 品に続 前衛 芸術 17 家が



交響

Ш

第二

進

曲

である。

ĺ 7

~ 11

ン

0) 0)

n

る

は

ベ

祝

祭的

映

像

が

映

出される。

そこで流

5

1

メー

つ

1

九八九八九

開発 集まる 「哀悼」 いわれる の音楽

を

年

市 0

壊さ

n に

壁 さ

瓦 7

礫

れ が び 解 ま 行

では

なく、

が 0) 送

か

れ

なざし

は、



エ

クト

に

関

る

宮

殿

0 中 0  $\Delta$ 7 建 1 は、 が完 クロ 映像 築 ウンター 0 「ドイツ・レクイエム」が重ね合わされる。 国 物 に 会議事堂の映像に 成 で撮られ 注 九九九年に国会議 歴 般に L が 史的 た際 れ 結び デン・リンデンをはさんで さら てい 眏 0 像 晴 付 る であ れが け に 映 5 には、 に先立 ましい るかのように 像 n 事堂 は 7 ブラーム 解 11 の 記 つ、 体 上 念式 .. خ 0 工 あ 1, れ

ス 事 モ

ベルリン大聖堂の向かいにかつて立っていた宮殿 の一九九八年の映像が並置されてゆくことになるのだが、それ 放置された旧東ドイツの 宮殿跡地に建設され、 宮殿をテーマとするシークエンスでは、 の宮殿およびその爆破をとらえたモノクロの歴史的映像と、  $\dot{O}$ 中でもおそらくポツダム広場とならんで、 地層がとりわけ剥き出しになっている地点かもしれない 統一後はさしあたり廃墟ともなりえず 「共和国宮殿 (Palast der Republik)」 廃墟となった一九五〇 ~" ルリンという都 ば、 ベ ルリ





る る

がい。 が され それらの過去を指し示してい 再建されたとしても、 再び 東独時 たこの 「宮殿広場 (Schlossplatz)」 と切 代の「マルクス・エンゲルス広場 場所にプロイセン時代 り離 して存在することはできな この 場所 るの である。 は この宮殿 と改称 いつねに

ツダム広場であろう。 ジを最も喚起するのは、 ビロン」としてのベルリンというイ ここでは おそらくポ B は や歴

に

X



遠

れ 5 史的映像  $\Delta$ ₽ 工 0 0 ラー 一事と がら現出 建 つ 変転が急速な時 れ 築家や る。 とも隠れ 工事現場の作業員、 こいう、 クライ は 一方に現場 呼び 建築主とい た基盤 表層 ・スラー 起こさ 間 0) 作業員、 華美な構 的 へとまなざし う Þ 推 n とりわ 移に 両極 ソニー な 17 よっ に支えら 他 造 け 方に セ 物 工 ンタ が向 て示 か 事 水 ダ 5 中 現 1 1 3 け は 0 場

ŋ

か

 $\mathcal{O}$ 



ム広場 協 ぎを際立 調 予 れ 感させ 奏曲 性によって古典 0 第 建築 たせているべ ながらも、 番第三 物 は 一楽章と奇 的 とり な美しさと祝祭的 バ 1 ピ ロン的 h 1 妙に ij j ベンのピ ハ 長調とい 重 イメー 一ね合 華や ジを ア わ う

ついて』からの朗読のシー 如 挿 入されるベン ヤミンの ンは、 壓 フ 史 ア 0 概

> 像 ジ  $\Delta$ ス を一つの頂点にまで先鋭化することになる。 広場の 1 一楽と明 モ シー 1 シ 確なコントラストを作り出しつ クエンスで作り出され 3 で描 か れるポツダ ム広 てゆくバ 場落成記 つ、 ピ 口 宮殿とポ 念祝 的イ 典 ツダ 0 映

 $\mathcal{F}$ ならそこにとどまり、 くるところに、 このような姿をしてい れ み上がって天にも 嵐 Ó ら嵐が吹き付けていて、 0 を彼の足元に投げ 破局 向けている。 ざかろうとしてい で いるも が を寄せ集めて繋ぎ合わせたい 人 流 激しさに天使はも  $\Box$ してゆ 彼を、 はひっ 0 は あき、 天使 Ŏ, 背を向 き、 きり が、 それ そして翼は拡げられ 彼はただひとつ、 私たち その間 届か なしに瓦礫 じ がこの嵐なのだ。 るか けている未来の つけてい つ を見 死者たちを目覚めさせ、 る  $\lambda$ は 0) にも 目に ばかりであ や翼を閉 に に見える。 それが 違 つ 彼の眼 る。 は出 の上に瓦礫を積 77 8 な 7 破局だけを見る 一来事の 61 彼 のだろう。 きっと彼 じることが 11 いほうへ その る。 てい の翼には 前 る 36 では、 彼 何 連鎖 る。 目は は 私たち か 引き留 は 顔 か らまれ、 瓦 ところが楽園 5 できな 2 が を 歴 大きく見開 逆の 立 過 が 礫 破壊され 重 なろうこと 一ねて、 5 進 0 め 0 去 いがたく 歩と だ。 現れ 一のほ 、まさ 天 Щ 61 使 が積 あ そ そ 呼 ま た う は て か

れ 0

n ぐ 口 て行 は  $\perp$ 的 事 背景 なイメ 現 場 0 か 青 ージとしての急速な時 0) ら空を見上げるようにして撮 速 17 空をファ 61 · 雲の 流 1 れは スト・ 嵐」 モー 間 であるととも 0 シ 推  $\exists$ 移やそれに つ ン たこ で雲が 0 に、 次々と流 シ 伴 3 う ツ 凋 ピ 1



表現で る廃 間 てはストップ・モーションではなく、 空間的形象 ろファースト・ !が静止状態となることによって生まれる ンヤミン特有の思考法は、 お 虚の いて体現 あ 局、 Ď, Ź そしてその最も顕 (「弁証法的形象」) メージを呼び起こす。 「自然史」 される時 モーション 0) 間 アレ 性の空間 著な ゴリ ĺ 視 化 であ

それは は、 がベルリンという都市の中で流れる時間の経緯を一つの映画と ションによるものでなくとも、 いう形象のうちにとらえるとき、 凝固しているのである。 **亦されたイメージとなっている。そのようにして、この映画で** 歴史が都市空間のうちに、 いわば時間の襞を折りたたむように縮約して (raffen) 提 と結び付けられている。 とりわけモンタージュによって あるいは一つの建築物のうちに 必ずしもファースト・モー 37 「ベルリン・バビロン」

歴 ンセプトによって支えら する ニエ クエンスを形 表現をもちながらも、 史を視覚化するもの スキンド自 ベンヤミンの引用の直後に示される、 」「嵐」 物館 ル・リベスキンドのベルリン・ユダ の 映像 0) 成し、 シー 身は Between the Lines ンとはまったく まさにこの 九九九年)は、 となっ 同 ń じ歴史哲学的コ た同 7 凝 0) 、異なる 固 る。 シー 先行 た 1)

ダ (低速度撮影 というこの 映画におい 非 時

マン、 ラインと関連づけられてい 0 でいた重要なユダヤ人やドイツ人 ベンヤミン、ミース・ファン・デル・ よれば、 ローエといった、ベルリンに住ん 名づけたこの シハー 住所を結んでいくことによって かび上がった「ダビデの星」 のラインは シェー クライスト、 ゲン、E. ンベルク、 建築物 IJ Т. ベスキンドに がとるジグザ ツェラン る。 38 Ø

を結びつける行為によって生み出される線は、 合理的 代を異にするそれらの人々の な線の体系」 39 点 確 かに



のようにみえるのだが、 リックス」 建築物を支える重要なコンセプト して提示することが、 まなコネクションの不可視のマト いう都市の地層における「さまざ を可視的な構造物と まさにこの ルリンと

視のままとどまる部分、 ベスキンドが「ヴォイド」と名づ 建築物の核をなしているのは、 のように可視化された構造物と かしそれ以上に文字通りこの てもなお、 本来的 つまりリ には不可

67 係性 ことに グ 種 さまざまな時 向 館 軸 け るスリ よって には、 Sy) の中 をなすか たも ライ 様 軸 を になる。 な人生 を歩 物 ユ 可 ット状の窓によっても)、 0 (また、 であ 館 ダヤ 視化したものであるこれらの 「亡命の に対 くとき、 0 0 ようにまっすぐに建物を貫 る 立の方 本来、 入場者は、 0 代のさまざまなユダヤ人がとることに の軸」 垂直 歴 ユ 史を 向に重ね合わされることになるかも 訪問 一方向では、 ダ ベルリンという都 ヴ ヤ ホ 概 博 者はさまざまな方向 オ まず建物の 観するこの博 イドと呼 口 物 コー 館 さまざまな大きさと方向 0 おそらく方向 ストの軸」という、 ばれ 観 地下部分に導かれ、 を特徴 物館 ラインの多 市における不 る部分は ( V て を歩く に導 61 づ 感覚を喪 Ú る。 ほこ 7 か 者 種 れ ユダヤ なっ 多様 、るジ にとって、 可 ることに 二次世 しれな 視 で現れ 失する た多 な方 グ 0 関 物 ザ 0

が、

館

覚 感じ 三つ 館 そ 界大戦中にユダヤ人がたどった 断 き になるだろう。 0 17 験 を歩くときに することになるのだが れ 面 の錯綜にも持ち越さ った無数 取 5 0 の運命 5 運命の軸をたどって歩き 7 7 は 感じ取り 多様 確 れるさまざまな方向 かに その 0 人々の運 の交錯な な 展 体 さまざまな まま上階 られる。 ユ 験 ダ 示さ ヤ す や え方向! 命と n n 岐 0 路 ること の博物 歴 7 こう を体 L 向 感 性 そ る 0

館

根源的, 界の 位置 るも こう らはほとんど読み取ることが不可能であるような、 現れる歴史の ていった、 うことは してこのように として可視的な空間の場に表現されているもの 全体として定められているひとつの としての にお で目 中できわめて多様な方向 「づけをヴォイドに与えるとすれ リベスキンド 0 V, は、 ζ) な領域といってよい。個々のユダヤ人の つ つ 問題 てヴォイドはとり た することができるユダヤの歴史の 11 ヘユダ この歴史の世界そのものである。 そういった個々の現象が生み出され 7 複 が世界に で 11 数 クヤ〉が、 はない。) る必 ⟨歴· 0) の建築のコンセプトと合致 方向 史 要は おける個々 性 の世 を歴 な ジグザグの空間 の錯 わけ ° ( 史 をとるにせよ、 界 (その を貫 は、 ホ 0) 0 口 世界とは異 ば、 方向に向 運 コ 意 7 命や ずしも ] ヴォ 味 ζ.) スト で、 となって現出 る。 出 展 イドは それ でするかが かう 11 ・の記憶 41 lt わば なる層にお 運 来 示 展 積みで 事 0 0) 示 命 J 理念的 非歴史 物 0 は 現象が立 対比される どうかとい ユ 異質な層と ダ を歴史の 重ねら 方向: そ 0) ヴォイド 場とし F セプト ヤ 0 して 存在 性 ζ J 的 b 世 5 n て か

て現出 なっ 史的 ŋ 0 ながらも、 歴 史 たヴォイド な な 領 0 している。 域 世 たのである が 界 この建 ぽっかりと露呈することにこの建築物においては、非歴 のなかで生じた出 - の場 ホ ロコー L て空間 ・スト - は確 来事 化 3 能かにこ であ n る

1) う 二 物 ス + が 種 ジ ン **١** の線 グザグ 自 に 身 ょ Ó 0 線とヴォ って構 言 成され ょ イ つ F Z 0 直

線

0



『ベルリン・バビロン』の映像は、 としてどこに向かうのかを認識することはほとんどできない 歴史の断面にいわば断片として現れる黒いヴォイド る多くの ようなヴォイドにまなざしを向けている。 かし、そうであるとしても、 ることが広く知られるようになったために、この博物館 いユダヤ博物館の内部をたどりつつ、切断 地層のように現れるヴォイドに注意を払うことになる。 人は、 **〈歴史〉の空間である展示場を歩きつ** 〈歴史〉 まだ何も の場を歩むものにとって 面として現れるその 展示されていな を訪 全体 黒色 n

史の場で生じた事物であるにせよ、 ヤミンの歴史哲学的なまなざしをそのまま引き継 そうであるように、 ン(航空機からの映像と地上での廃墟の爆破の映像)は、 脆さ」、「移ろいやすさ」という「とどまるところを知らない への概 九四五年の映像に表れる廃墟は、 ユダヤ博 念に 物館 つい 0 て』とユダヤ博物館 映像に直接つながる廃墟のベルリ まさにこの 〈歴史〉 この映画においてはつねに 確かに戦争の帰結として歴 のシーンに続き、 の世界の中で、 ン 0 でいる。 その ~" 『歴 シ ン 1

凋落の過程」が、この瓦礫のような空間 る 廃墟として立ち続けるアンハルタ される廃 的形象のうちに凝結した「自然史」のア レゴリーとして存在する。 主を目 0 取 0 は半 地 5 ń 層 にするとき、 世 ることに 墟の爆破 0 な 紀 かで突出する形象 0 時 になる。 間 シーンに続き 廃墟という形 の流れ 廃墟 執拗に繰り返 を凝縮 が とし 示 一駅の 現在も 象 したも な都 て感 7

> 激に変化しつつある都 一九九六年から二〇〇〇 がその のでもある。 であるとともに、 É の、 さら ル 歴 1) 市 は 史  $\dot{O}$ 年 歴 0 相 史 世 貌 か ビ 0 界 を描き出 け 口 卌 0 ての · ン 界 中 そ で は、 急 0) 0

B

滅 0



もしれない。 史の流れとは異なる次元で存在する層につながるものなの あるとともに、 つ感じとっているのは、 それは時間の流れの中でかつて過去に存在したもので ちょうどユダヤ博物館のヴォイドのように、 いわば地 下に埋も n たべ ル リンの姿な 歴

れ

われ

が現在

のべ

ル

IJ

ン

の表層

されてゆく都市

の地層

て凝縮された時間とその

流

れ

の中

しながら、

まさに

その

急激な変化

1 降、 Schriften Band III. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1991, p. 194, 195. 適宜変更を加えている。 Walter Benjamin, Die Wiederkehr des Flaneurs. ベンヤミンの著作集からの引用は、BGSの略号、 アラビア数字によるページ数によって略記する。 新しい天使』晶文社、一九七九年、八三、八四頁に拠りつつ、 ローマ数字による (翻訳は『ベンヤ Gesammelte 以

№ Cf. Eckhardt Köhn, Straßenrausch. Flanerie und kleine Form. Berlin: Das Arsenal, 1989, pp. 7-8, 177-178 Versuch zur Literaturgeschichte des Flaneurs von 1830 - 1933

Spaziergänger. Köln: Kiepenheuer & Witsch, 1996, pp. 65-66 (Spaziergang. [Berliner Börsen-Courier, 24. 5. 1921]) Michael Bienert (Hg.), Joseph Roth in Berlin. Ein Lesebuch für

68

√ 101u, þ. 00.

© Siegfried Kracauer, *Straßen in Berlin und anderswo*. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1964, p.51. (*Aus dem Fenster gesehen*. [F.Z., 8. 11. 1931. Originaltitel: *Berliner Landschaft*.])

6 Ibid., p.53

r Franz Hessel, *Ein Flaneur in Berlin*. Berlin: Das Arsenal, 1984, p.145. (Neuausgabe von *Spazieren in Berlin*, 1929.)

vol.7 (2003)、二〇〇四年三月、六八—八四頁参照。(Eingedenken))」『総合文化研究』(東京外国語大学総合文化研究所)8山口裕之「敷居を越える ——都市の形象たちにおける〈想起

示唆によるところが大きい。ここに記して感謝したい。において考察するというアイディアは、加藤幹郎氏との会話の際に得た9ベンヤミンの「モンタージュ」の概念を「伯林――大都会交響楽」との関係

≅ BGS II, 363.

11日本語における「モンタージュ」という言葉は、 る英語圏やドイツ語圏以上に、 でなく、 する言葉として mongage を用いるフランス語圏での用語法と異なるだけ 念頭に置いたものであり、この日本語を使っていくことは差し支えない ベンヤミンの く指し示している。 社 一九九八年、三〇五頁以降参照。)しかし、本文で見ていくように おそらく「編集」という言葉のために editing や Schnitt を用い 「モンタージュ」はロシア映画のモンタージュを基本的に (岩本憲児『ロシア・アヴァンギャルドの映画と演劇』 ロシアの 「モンタージュ派」の思想を強 通常の 「編集」 を意味

事的演劇はここで――中断の原理を用いて――近年、映画やラジオ、新聞るということを包摂する。」(『叙事的演劇とは何か(2)』BGS II, 536)「叙中断である。あるテクストを引用することは、テクストの連関を中断す中断である。あるテクストを引用することは、テクストの連関を中断すいこのことによって引用はこの言葉を再びその根源へと呼び戻すのだ。」12「引用は言葉を名指しで呼び、それを連関から破壊的に引き離す。まさ

家』(BGS II, 697.))でれの組み込まれている連関を断ち切るのである。」(『生産者としての作とれの組み込まれている連関を断ち切るのである。」(『生産者としての作ンタージュの方法のことである。組み込まれたもの (das Montierte) が、や写真でおなじみの方法を取り上げる。私が話しているのはつまり、モ

頁以降参照。 14 BGS IV, 102-104. また、山口『ベンヤミンのアレゴリー的思考』二三六13山口裕之『ベンヤミンのアレゴリー的思考』人文書院、二○○三年参照。

画理論集成』フィルムアート社、一九八二年、三三五頁以降参照。八二頁以降、ロートマン「モンタージュ論」、岩本憲児·波多野哲朗編『映15 J.オーモン他(武田潔訳)『映画理論講義』勁草書房、二〇〇〇年、

BGS II, 749.

16

17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的な意見も数多く見られた。批判の論点は、ルットマンには社会的・政な意見も数多く見られた。批判の論点は、ルットマンには社会的・政行行にの映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17「この映画は一般観衆から非常に喝采をもって迎えられたが、批判的17」にある。

筑摩書房、一九九五年、六一八―六一九頁による。) 18 BGS I, 499-500.(訳は、浅井健次郎編訳『ベンヤミン・コレクション1』

<sup>2</sup> Cf. James Monaco, How to Read a Film. The World of Movies, Movies, Media, Multimedia. 3<sup>rd</sup> edition. Oxford University Press, 2000, pp. 94-96.

21 BGS I, 496.(訳は、浅井健次郎編訳『ベンヤミン・コレクション1』20山口『ベンヤミンのアレゴリー的思考』特に一五四頁以降参照。

筑

二〇〇一年、一一五頁以降(第11章 列車の映画あるいは映画の列車 モ22列車と映画の結合については、加藤幹郎『映画とは何か』みすず書房、摩書房、一九九五年、六一六頁による。)

ーション・ピクチュアの文化史)参照。

23ヴェルトフの『カメラを持った男』についていわれている次の言葉は、 グム 映画だった。」(岩本憲児『ロシア・アヴァンギャルドの映画と演劇』六八 提示することを、 時間よりも空間を、縦の流れ ほぼそのまま『伯林-ノグラースで貫き通し、めくるめくモンタージュの世界へ観客を巻き込む --六九頁。) (連辞関係) よりもパラディグム (範列関係) を、 安定や秩序よりも絶えざる運動や変化や混沌 (…) をキ -大都会交響楽』にも当てはまるだろう。 (通時) よりも横の世界 (共時) を、 物語ることよりも 「それは ・サンタ

37

24この映画を授業で二○○人程度の学生に見せた際に、一回の授業ではい ずれにせよ全編を上映することができないため、中ほど(「第4部」の中 なり困惑していることがうかがえた。 生が、それぞれの映像の断片を物語へと統合することができないためにか 授業終了後に学生が提出した感想からは、この映画を初めて見た大半の学 ダミエルが人間になるよりも前の部分)で中断した。この第一回目の

25ヴィム・ヴェンダース『映像 (イメージ) の論理』 河出書房新社、一九九二年: う位置づけは放棄されているように思われる。 一八七—一八八頁。 実際の映画では、 神に呪われた存在としての天使とい

റ്റ് Der Himmel über Berlin. Ein Filmbuch von Wim Wenders und Peter Handke. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1998, p. 20

∾ Ibid. pp. 82-85

28ヴェンダース『映像 関しては、言葉が特に重要だった。 ばいけない。」) (イメージ) の論理』二五 天使たちは詩的な言葉を駆使しなけれ 一頁以降参照。 (「天使に

29 Der Himmel über Berlin, p. 57

≅ Ibid., p. 160.

31 Ibid., p. 161. 32 Ibid., p. 163. 33 Ibid., p. 165.

Ibid., p. 165

http://www.berlinbabylon.de/Pages/berlinbabylon2.html (accessed on Cf. Berlin Babylon(Official Site): http://www.berlinbabylon.de/

(accessed on September 9, 2005) http://www.berlinbabylon.de/Pages/berlinbabylon3.html

<sup>∞</sup> BGS I, 697-698. いる。 ことも、まさにこれ以外のなにものでないのである。」(『パサージュ論1』 とによってそれができるのではあるまいか。それに、 ジュや広場のここ数世紀における動きを三○分という時間に凝縮するこ ある革命的な階級に特有のものである。フランス大革命は新しい暦を導 的な順序に従って展開していくことによって、 作り出すことができるのではあるまいか。パリのさまざまな姿をその時間 1』六六○頁 (BGS I,701))、「パリの市街地図から一本の刺激的な映画を と同じ日なのだ。」(「歴史の概念について」、『ベンヤミン・コレクション の日にほかならない――として繰り返し回帰するのも、根本的には、これ 意味合いを担っている。 入した。一つの暦が始まるその最初の一日は、歴史の低速度撮影という 一六二頁 (BGS V, 135)) 「歴史の連続性を打ち砕いてこじ開けようとする意識は、 翻訳は、『ベンヤミン・コレクションⅠ』六五三頁を基にしている。 映画の朗読では、原文の冒頭の箇所が少し変更されて そして、祝祭の日――それは想起 (Eingedenken) 街路や目抜き通りやパサー 遊歩者が行っている 行動の瞬間に

Scf. Daniel Libeskind, Radix Matrix. Architekturen und Schriften. New York: Prestel, 1994, p.100.

39 Ibid., p.100

Hudson, 2001, p. 26. Daniel Libeskind, The Space of Encounter. London: Thames &

ドがユダヤ博物館のコンセプトに通底する四つ(テクストによっては Libeskind, The Space of Encounter, p. 26-28) としてあげているものの 歴史の世界とヴォイドという二つの異なる次元の関係は、 の局面 (Cf. Daniel Libeskind, Radix Matrix, p.100-102; Daniel リベスキン

象可能 基づいて神を崇めることは不可能であるという現実を前にして、 が不可欠のものであり、この現象の世界においては、 するアーロンと、現象の世界におけるかたちとしては「不可視」 ペラのテクストは、 深い関係を持っているように思われる。シェーンベルク自身によるこのオ うちのひとつ、 The Space of Encounter, p. 26.) おいて構想されていることの一つとなっている。(Cf. Daniel Libeskind もの!」によってこのオペラは締めくくられているが、 絶望のあまり口にしたことば、 格な要請から逸脱してしまうことになる。この世界において純粋な思惟に れているアーロンにとっては、モーゼの たものであるのだが、 とば (Wort)」はすでにこの世界の表象可能な (Gedanke)<sub>J</sub> モーゼの相克を軸として展開する思想ドラマとなっている。 い浮かべることができない」神を純粋に思惟においてのみ求めようとする この未完のオペラを建築によって補完することが、 なもの・知覚可能なものに基づいて行動し、 において神をとらえ、 シェーンベルクのオペラ『モーゼとアーロン』ととりわけ 聖書を素材としながらも、この現象の世界において表 ユダヤの民を導くという実際的な要請の前に立たさ 「ああ言葉よ、 崇めようとするモーゼにとって、 「思惟」 ああ言葉よ、我に欠けたる 「像 (Bild)」のかたちをとつ を伝えるための「ことば」 ユダヤの民を導こうと 必然的にモーゼの厳 リベスキンドによ ユダヤ博物館に 純粋な であり モーゼが 「思惟