#### 東南アジアの基層文化:精霊信仰

### 1. ねらい

東南アジアの文化一般の基層にある精霊に対する信仰を取り上げ、その基本的な側面を検討する。東南アジアの多くの地域では遅くとも5世紀にはインド文明の影響を受けてインド的宗教観念が導入され、されに大陸部では13世紀以降に上座仏教の影響を受けたり、島嶼部で15世紀以降にイスラームの影響を受けたりして、精霊信仰の実態が見えにくくなっている面がある。したがって、それ「以前」の状況を知るためには、インド文明(およびそれ以後のイスラームやキリスト教)の影響を(比較的)受けなかった周辺部の社会の観察や、現在も保持されている土着的な習俗儀礼の観察から手がかりを得る必要がある。

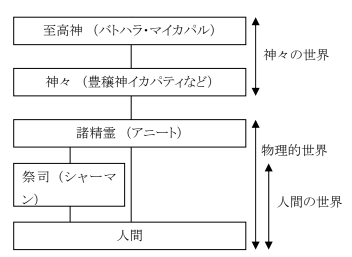
## 2. 精霊

- 精霊(spirit)「物質的身体をもたず、何らかの人格性を有する超自然的存在のうちで、超人間的能力をもって人間生活に善悪それぞれの影響を与えると信じられるもの」(『文化人類学事典』)。
- 人間の住む現実世界の限られた領域(山、森、湖、海;樹木、水、寺院など)で活動。←→神話(世界創世など)で活躍する神。柳田国男『遠野物語』(1910)。カミ(god)、妖怪(モノノケ←→カミノケ)
- 魂、霊魂(soul):生体(人間など)の中に存在し、死後も存続する。
- 霊魂から精霊への転換可能。神との階層的な連続性。例:ニャイ・ロロ・キドゥル、天神(菅原道真)。
- アニミズム(animism)「霊的存在への信念」。タイラー(E.B.Tyler, 1832-1917)の用語。「原始宗教」の特色であり、霊魂、死霊、精霊、悪鬼、神性、神々を含む。

#### 3. 周辺地域の精霊信仰の事例

## 1) フィリピンの事例

- モルガ『フィリピン諸島誌』(1609)「彼ら[住民]は悪魔を怖れ、悪魔に恐れおののいていた。そして、彼らは多くの場合悪魔を崇拝し、前に述べたような形に悪魔[の像]を作って、それを洞窟や自分の家に置き、香や食物や果物などを供えていた。それらはアニトと呼ばれている。」(『フィリピン諸島史』p.353)
- 先スペイン期のフィリピン住民の宗教的パンテオンの構造をまとめると以下のようになる(『もっと知りたいフィリピン』p.104に補筆)。このような構造はキリスト教にもイスラームにも帰依しなかった少数民族(ボントック、ハヌノオ・マンヤン、ネグリートなど)によって現在も保持されている。



• バトハラ < Skt. bhattāra (lord)。パティ < Skt. pati (lord)。アニート < Malay. hantu。

# 2) カリマンタン、イバン人の事例

• イバン人。西カリマンタン州。約2万人。山地少数民族。焼き畑農業。サラワク州に約40万人。

- アントゥ(antu. cf. hantu):精霊、神々の総称:不可視の超越世界の住民←→現象世界。
- 尋常の理解を超える不可思議なものはすべてアントゥ。人間のようで人間でない存在もアントゥ(神、精霊、 妖怪、死霊)。なかでも、人間に好意的な存在はプタラ(ブタラ)とよばれ、個別の名を持つ。
- イバン人はアントゥ(プタラ)に祈願し、供物を捧げて、招福を得る儀礼(gawai. cf. pegawai)をおこなう。
- 戦の神シンガラン・ブロンは (Singalang Bulong) もっとも有力なプタラ。ワシ・トビの姿で出現。この神の娘婿である7種の鳥による占い。シンガラン・ブロンを招来する儀礼 (ガワイ・クニャラン、ガワイ・ブロン) はイバン最大の祭り。首狩りの成功を祝う。
- マナン(シャーマン): 災い(病気など)をもたらすアントゥとの交渉をおこなう。個人の霊魂(semengat)が身体を脱して超越世界に参入する。脱魂型シャーマン。比較: インドネシア語semangat.

#### 4. シャーマニズム

アニミズム的世界観をもつ社会においては、精霊との交流をもって招福攘災をおこなう能力をもった専門家がしばしば存在。霊媒師(媒=medium)。シャーマン(ツングース系諸語で「呪術師」)。

- シャーマン(shaman, shamanism)「神や精霊からその力能をえ、神や精霊との直接交流によって託宣、予言、 治癒、祭儀などを行う呪術-宗教的職能者」(『文化人類学事典』)。
- 脱魂型(ecstasy):シャーマンの魂が身体を脱して異界に入り、神や霊と交流する。
- 憑依型 (possession): 霊がシャーマンの身体に取り付く。例:ジャワ、バリ。
- トランス(trance):意識の変容による正常にあらざる精神状態。忘我、法悦。

### 5. ジャワ・バリにおける事例(イスラーム、ヒンドゥー地域)

ジャワやバリにおいては精霊信仰は、社会の支配的な宗教的世界観としては、イスラームあるいはバリ・ヒンドゥーというより高位の卓越した宗教体系にとって替わられており、芸能・儀礼あるいは宗教とは切り離された「術」のひとつとみなされるようになっている。

- ドゥクン(dhukun):ジャワの呪術師。まじないによる悪霊退散(医療行為)。まじないによる異性の誘惑。「悪霊」を飼うことによる蓄財。敬虔なイスラーム信徒は否定的に見る。参考:ジン
- ジャティラン(jathilan):ジャワの民衆芸能。踊りの中でトランス状態に陥る。馬の霊の憑依。
- スラマタン/クンドゥリ(slametan/kendhuri):ジャワ(などの)共食儀礼。
- サンギャン(sangiang sang hyang): バリの儀礼的伝統舞踊。踊り手に神、霊、動物などが憑依する。サンギャン・ジャラン(馬)、サンギャン・ドゥダリ(天女)などがある。
- 「共同体が悪魔や悪霊によって引き起こされた危険に脅かされた時、神々と人間との間の保護、被保護の関係を確立する手段として、呪的に穢された共同体の穢れを祓い、善と悪の呪的なバランスを回復させるためにサンギャンは踊られる。」(『神々の島バリ』p.98)

## 6. タイ東北部・ラオスにおける事例(上座仏教地域)

- タイ東北部(イサーン)・北部やラオスのラオ人の間ではバーシー・スークワンと呼ばれる儀礼がある。
- 共同体の構成員の安寧(健康、安全、治癒)を祈願する。
- 個人の32のクワン(魂)を身体に集中安定させたあと(スークワン)、儀礼参加者が互いの手首にひもを巻き付ける(バーシー)。

## 7. ビルマ (ミャンマー) における事例 (上座仏教地域)

- 37のナッ。ヒンドゥーの神、仏教の守護神を含む。
- パガン朝アノーヤター王(1044-1077年)。タジャーミン(インドラ神)を最高位に置く。ナッ信仰の国家統制。
- 聖地:ポウパー山(パガン)、ダウンビョン(マンダレー)。
- 伝説:ビャッウィ、ビャッター兄弟の漂着→王のタトン遠征に参加→ポウパー山の花摘み→二人の兄弟誕生

→王の中国遠征に参加→タウンビョンのパゴダ建設→非業の死。

シャーマン:ナッカドー(「ナッの妻」の意)。一般に女性。

#### 8. 精霊信仰が意味すること

前近代、とくに体系的宗教が伝来する以前は、精霊信仰は社会によって共有される世界観であった。これが基層文化としての精霊信仰である。精霊はタイ語・ラオス語ではピー、ビルマ語ではナッ、島嶼部の言語では一般に現代インドネシア語のhantuの同語源語で表現される。それは以下のような特徴をもつ。

- 精霊は人間や動物や植物と同じレベルの生きた存在である。精霊にはさまざまな種類があり、その中には 生息する領域が、人間の住む現実世界と重なっているものも少なくない。通常、精霊は不可視であるが、状 況によっては人間に憑依したり、可視的な状態に変身したりすることによって人間と交流をもつことがある。
- 人間の中には精霊と意図的に交流することが可能なものがいる。そのような人間を通じて精霊と交流し、儀 礼と供物の提供することによって、精霊の力によって招福攘災をおこなうことができる。
- 精霊と人間の交流の仕組みは、ヒンドゥー教や大乗仏教、上座仏教、イスラームが到来して後も、維持された。

#### 1. 参考講義

2学期火曜日1限(101教室)リレー講義「世界に現れる《神》」の中の青山「インドネシアの神・神々・カミ」

#### 2. 参考図書

- 1. 綾部恒雄, 石井米雄編『もっと知りたいインドネシア』弘文堂, 1995. とくに「宗教と世界観」の章.
- 2. 綾部恒雄, 石井米雄編『もっと知りたいフィリピン』弘文堂, 1995. とくに「宗教と世界観」の章.
- 3. 綾部恒雄, 石井米雄編『もっと知りたいミャンマー』弘文堂, 1994. とくに「宗教と世界観」の章.
- 4. 綾部恒雄, 石井米雄編『もっと知りたいタイ』弘文堂, 1995. とくに「宗教と世界観」の章.
- 5. 石川栄吉他編『文化人類学事典』弘文堂, 1987.
- 6. 内堀基光, 山下晋司『死の人類学』(講談社学術文庫)講談社, 2006. 弘文堂(1986)の文庫化.
- 7. M=エリアーデ『シャーマニズム』堀一郎訳(ちくま学芸文庫)2巻, 筑摩書房, 2004.
- 8. 大野晋『日本人の神』(新潮文庫)新潮社,2001.
- 9. クンチャラニングラット編『インドネシアの諸民族と文化』加藤剛他訳, めこん, 1980. とくに第15章.
- 10. Schäler, Hans『ガジュ・ダヤク族の神観念』クネヒト・ペトロ、寒川恒夫訳, 弘文堂, 1979.
- 11. 合田濤『首狩りと言霊―フィリピン・ボントック族の社会構造と世界観』弘文堂, 1989.
- 12. 佐々木宏『シャーマニズムの世界』(講談社学術文庫)講談社. 1992.
- 13. 清水展『出来事の民族誌―フィリピン・ネグリート社会の変化と持続』九州大学出版会, 1990.
- 14. Tambiah, Stanley. *Buddhism and the Spirit Cults in North-East Thailand*. Cambridge University Press. 1970.
- 15. マルバングン・ハルジョウィロゴ『ジャワ人の思考様式』染谷臣道, 宮崎恒二訳, めこん, 1992.
- 16. 宮崎恒二他編『暮らしがわかるアジア読本 インドネシア』河出書房新社, 1993.
- 17. 宮本勝『ハヌノオ・マンヤン族―フィリピン山地民の社会・宗教・法』第一書房, 1986.
- 18. モルガ『フィリピン諸島史』(大航海叢書7)岩波書店, 1966.
- 19. 吉田禎吾監修『神々の島バリ』春秋社, 1994. とくに第5章「儀礼としてのサンギャン」

## 参考資料

『古事記』中つ巻 崇神天皇 【出典: 倉野憲司校注『古事記』(岩波文庫) 2007, pp. 112-113. 】

◆ 王(天皇)、祭司(神主)、神(大物主大神)、民衆の四者の関係はどう描かれているか?

この天皇の御世に、交病多に起こりて、人民死にて尽きむとしき。

ここに天皇丞ひ歎きたまひて禅様に坐しし夜、大物主大神、御夢に顫はれて白りたまひしく、「こは我が御心ぞ。故、意富多多泥古をもちて、我が御前を祭らしめたまはば、神の気起こらず、国安らかに平らぎなむ。」とのりたまひき。

ここに天皇、「汝は誰が子ぞ。」と問ひたまへば、答へて皆ししく、「僕は大物主大神、陶津耳命の女、活宝依毘賣を娶して生める子、名は櫛御方命の子、飯清菓見命の子、建甕槌命の子、僕 常富多多泥古ぞ。」白しき。

ここに天皇大くないで記りたまひしく、「天の下平らぎ、人食栄えなむ。」とのりたまひて、 すなはち意富多多泥古命をもちて神主として、御諸山に意富美和の大神の前を拝き祭りたまひき。

また伊迦賀色許男命に仰せて、天の八十平瓮を作り、天神地祇の社を定め奉りたまひき。

また宇陀の霊坂神に赤色の盾矛を祭り、また大坂神に墨色の盾矛を祭り、また坂の御尾の神また河の瀬の神に、悉に遺し忘るること無く繁常を奉りたまひき。

これによりて複かの気悉に息みて、対象を安らかに平らぎき。

#### 注

- 1) 「疫病」流行病。
- 2) 「神牀」夢に神意をえるために忌み清めた床。
- 3) 「大物主大神」三輪山に鎮座する神。後出の 「意富美和の大神」も同じ。
- 4) 「神の気」神のたたり。
- 5) 「河内」大阪府八尾市近辺。
- 6) 「御諸山」奈良県磯城郡三輪山。
- 7) 「八十平瓮」多くの平たい皿。
- 8) 「宇陀」奈良県宇陀市。
- 9) 「大坂」奈良県香芝市逢坂。

